
(k) KulturMagazin: Herr Dr. Pörschmann, Sie sind vor Jahren be-
ruflich an die Kunsthochschule gekommen. Warum sind Sie in
Kassel geblieben?
Dr. Dirk Pörschmann: Als ich 2005 an die Kunsthochschule kam,
bin ich von Essen nach Kassel gependelt und erst 2008 hierher ge-
zogen. Ich wurde immer mehr warm mit der Stadt, weil sie zwei
große Vorteile hat: Der eine ist das beachtliche kulturelle Angebot
– bei der Museumsdichte Platz drei in Deutschland. Der andere ist
die Nähe zur Natur, die ich sehr schätze, weil ich ab und zu aufs
Rennrad muss. Kassel hat einen ziemlich perfekten Mix von Le-
bensqualität und kulturellem Angebot. Es war aber erstmal nur von
kurzem Glück, dass ich hier arbeitete: Ab 2010 war ich bei der Zero
Foundation in Düsseldorf tätig, aber ich bin auch wegen meiner
Frau in Kassel geblieben.

Sie haben sie hier kennengelernt?
Ja. Als Lehrerin hätte sie einen Versetzungsantrag stellen können,
das stand aber damals nicht zur Disposition. Dass ich jetzt hier vor
Ort an diesem spannenden Museum arbeiten kann, ist für mich
mehr als ein Sechser im Lotto.

Nun also die Leitung eines Museums. Sie hätten auch wieder an
Unis gehen können…
Die Lehre hat mir immer viel Freude gemacht. Ich denke, es wird
auch zukünftig enge Kooperationen des Sepulkralmuseums mit
Hochschulen geben. Das ist mir sehr wichtig.

Was hat Sie gereizt, sich hier zu bewerben?
Es gibt eine beachtliche kulturübergreifende Verbindung von
Kunst, Kultur und von Sozialem. Das Thema Sepulkralkultur hat
eine gesellschaftliche Relevanz, die weit über das hinausgeht, was
zeitgenössische Kunst normalerweise bereithält.

Sie leiten nicht nur das Museum, Sie stehen auch der Arbeitsge-
meinschaft Friedhof und Denkmal und dem Zentralinstitut vor.
Diese Dreiteilung ist historisch begründet. Dass ich Geschäftsführer
der Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal bin, finde ich auch
deswegen spannend, weil diese Institution den Wandel in der Se-
pulkralkultur mitgestaltet. Es war eine weise Entscheidung, mit dem
Museum einen öffentlichen Ort zu schaffen: Man ist in permanenter
Auseinandersetzung mit Sterben, Bestattung, Tod, Trauer und Ge-
denken, und das in der Wechselwirkung zwischen Arbeitsgemein-
schaft, Museum, Veranstaltungen und Zentralinstitut.

Was fasziniert Sie am Thema Tod? 
Die Unausweichlichkeit. Kultur entsteht, indem der Mensch sich
seiner Endlichkeit gewiss wird. Die Auseinandersetzung mit dem
Sterben ist die Essenz des Lebens. Marcel Duchamp ließ auf seinen

„Ich habe hier sehr viel Erdung gespürt“

Im Gespräch mit Dr. Dirk Pörschmann, dem neuen Leiter des Museums für Sepulkralkultur

Seit dem 1. Januar 2018 haben die Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal e. V. sowie Zentralinstitut 
und Museum für Sepulkralkultur einen neuen Leiter. Heiko Schimmelpfeng traf Dr. Dirk Pörschmann in seiner
neuen Wirkungsstätte, um mit ihm über Tod und Sterben – und natürlich über das Leben – zu sprechen.

©
 M

us
eu

m
 f

ür
 S

ep
ul

kr
al

ku
lt

ur
. 

Fo
to

: 
A

nj
a 

K
oe

hn
e

K_238_gesamt_Layout 1  22.02.18  12:49  Seite 20



2121

Grabstein schreiben: „Im Übrigen sind es immer die Anderen, die
sterben.“ Durch den Tod der Anderen wird man gewahr, selbst
sterblich zu sein. Diese Gewissheit lässt uns innehalten und über
unser Leben reflektieren.

Wie haben Sie diese Erfahrung gemacht?
Meine erste Begegnung mit dem Tod ereignete sich im Alter von
vierzehn Jahren, als meine Großmutter starb. Ich erinnere mich an
drei zentrale Momente. Der eine hat mit dem Thema Sterbebe-
gleitung zu tun. Meine Großmutter verstarb nachts allein in einem
Achtbettzimmer. Ich hatte sie am Tag zuvor noch gesehen, und
heute weiß ich, dass sie unter Schmerzen litt. Niemand hat sie in
ihren letzten Stunden begleitet. Das hat mich sehr schockiert. Ich
hätte sie gerne noch einmal gesehen, aber vor dem Anblick meiner
toten Großmutter wollten mich meine Eltern schützen. Zudem
wurde mir – allerdings erst viel später – bewusst, wie wichtig der
Abschied am Grab ist. Ich glaube, die Bedeutung von Ritualen wird
seit Langem unterbewertet. Als ich noch vor ihrer Beerdigung be-
gann, Fotos von ihr herauszusuchen, empfand ich das erste Mal
Verlustschmerz und Trauer – nach den Themen Sterbebegleitung
und Ritual ist dies der dritte Aspekt. Es geht dabei um Abbild und
um Bewusstwerdung: Ich sehe meine Großmutter, aber sie ist nicht
mehr da. Hätte ich diese Bilder nicht gehabt, ich hätte vielleicht
selbst etwas gestaltet.

Später, während meines Zivildienstes in einem Krankenhaus, habe
ich mit Menschen gearbeitet, die todkrank waren und starben. Da
zeigte sich das Thema in seiner ganzen Breite.

Das Museum für Sepulkralkultur ist ja thematisch ebenso breit
aufgestellt. Der Tod ist unendlich…
Unendlich und omnipräsent. Die persönliche Auseinandersetzung
hat mit Erfahrungen im eigenen Umfeld und mit dem eigenen
Alter zu tun. Je älter ich werde, umso mehr persönliche Erfahrun-
gen konnte ich sammeln.

Wie wird im Haus mit dieser Omnipräsenz umgegangen?
Ich habe hier sehr viel Erdung gespürt. In der zeitgenössischen
Kunst ist vieles abgehoben. Oft werden Inhalte bloß suggeriert,
und wenn es auf dem Kunstmarkt wie beim Aktienhandel zugeht,
dann finde ich das langweilig. Im Museum für Sepulkralkultur wird
auch das Transzendente irdisch verankert, was an den zahlreichen
Kooperationen liegt: zum Beispiel mit Hospiz-Vereinen, die sich für
ein menschenwürdiges Sterben engagieren.

Sie haben erzählt, was Sie an diesem Haus fasziniert. Was möch-
ten Sie als dessen Leiter machen? 
Ideen habe ich viele, die müssen nun realisiert und finanziert wer-
den. Ich finde zum Beispiel eine Ausstellung zum Thema „Suizid“
sehr spannend, weil es in viele Felder greift: die historischen For-
men in allen Kulturen, Sterbehilfe, Selbstmordattentat, Darstellun-
gen in Kunst und Literatur und vieles mehr. Das schreit nach
Kooperationen mit dem Theater oder Kasseler Museen. Am liebs -
ten würde ich dafür das Haus leerräumen, bevor wir die neue Dau-
erausstellung einrichten, die wir aktuell planen.

Steht für die schon ein Datum fest?
Erstmal wird frei gedacht: Was wollen, was können wir? Es wäre
schön, vor einem Umbau das gesamte Haus für eine spannende
thematische Ausstellung zu nutzen. Die geplante Aktualisierung
der Dauerausstellung wird dem Museum gut tun, aber noch einige
Zeit in Anspruch nehmen.

Wird dabei saniert?
Ja, es muss auch saniert werden.

Ist eine Erweiterung vorgesehen?
Das würde ich nie ablehnen. In den Anfangsjahren des Museums
gab es eine Option auf das Gelände am Weinberg bis zu den rui-
nösen Gewächshäusern. Mit einem tollen Konzept könnte man si-
cher nochmals darüber nachdenken – vielleicht auch gemeinsam
mit der Grimmwelt.
Kooperationen sind Ihnen wichtig…
Ich bin Teamplayer. Als Einzelkind und Handballer weiß ich, wie
wichtig die Mannschaft ist. (lacht)

Und wie schätzen Sie die Bereitschaft der anderen Spieler in der
Stadt ein?
Ich verspüre große Bereitschaft. Man muss sehen, wie sich der An-
trag zur Kulturhauptstadt 2025 entwickelt. Das ist eine große
Chance. Aber es gibt viele Anknüpfungspunkte: MHK, Kunsthoch-
schule, Kunsthalle Fridericianum und documenta-Archiv. Das En-
semble Grimmwelt, Landesmuseum, Neue Galerie, unser Haus und
später das Tapetenmuseum ist dabei, ein echtes kulturelles Zen-
trum zu bilden.

Gibt es bei der Orientierung Ihres Hauses etwas, wo Sie Ände-
rungsbedarf sehen?
Die Grundorientierung ist richtig. Als ich mir die Bandbreite der
Ausstellungen angeschaut habe, dachte ich, es wurde ja schon fast
jedes relevante Thema bearbeitet. Das sagt viel aus und wird so
bleiben. Die grundsätzliche Offenheit, den ganzen menschlichen
Prozess vom Sterben über den Tod zum Bestatten, Trauern und Er-
innern zu begleiten, wird nicht angetastet. Ich bin nicht derjenige,
der glaubt, alles besser zu können. Aber das Haus braucht mehr
Klarheit bei der strukturellen Konzeption, der Besucherführung und
der inhaltlichen Gewichtung der präsentierten Objekte.

Vermittelt aber nicht gerade die Ausstellungsvielfalt die Vielfalt
des Themas?
Ja, und das wird weiter ausgebaut, zum Beispiel um die Themen
Sterbehilfe, Suizid oder Organspende. Wussten Sie, dass nur 9 ½
von einer Million Menschen in Deutschland bereit sind, ein Organ
zu spenden?

Nein. Haben Sie einen Spenderausweis?
Ich hatte lange einen bis zu dieser schwierigen Diskussion vor ein
paar Jahren, bei der die Frage aufgeworfen wurde, wann der
Mensch wirklich tot ist. Das ist ein Themenkomplex, an dem man
ansetzen muss.

Lassen Sie uns nochmal über den Tod als solchen sprechen. Wo
steht da unsere Gesellschaft?
Ich denke nicht, dass es eine massive Verdrängung des Todes gibt.
Er ist sehr präsent, zumindest als Sekundärerfahrung in den Me-
dien und in den Künsten. Gleichzeitig werden die Orte der Bestat-
tung immer mehr an den Rand des öffentlichen Raums gedrängt.

Aber persönlich kann man dem Thema aus dem Weg gehen.
Zu Zeiten meiner Großeltern sprach man kaum darüber, wie man
bestattet werden möchte, weil es unausgesprochen klar war. Zwi-
schen meiner Mutter und mir ist das aber schon länger ein Thema:
„Was passiert da eigentlich? Lasse ich mich verbrennen? Wir woh-
nen an unterschiedlichen Orten: Wie willst Du Dich um die Pflege
der Gräber kümmern?“

K_238_gesamt_Layout 1  22.02.18  12:49  Seite 21



Über diese Themen wird schon recht viel gesprochen. Ich habe
kürzlich das Kasseler Krematorium besucht und frage mich, warum
so viele Menschen verbrannt werden wollen. Hat das nur ökono-
mische Gründe oder spiegelt sich darin auch Körperfeindlichkeit
wider? Als Toter verliere ich die Kontrolle über mein Aussehen, ich
verwese. Das ist eine unangenehme Vorstellung, gerade in einer
Zeit, in der man sich vor allem medial immer positiv darstellen
möchte. Da ist eine Urne voll Asche vielleicht besser…

Ich sehe ganz viel Jugendkult im Sinne eines Verdrängens von Sterb-
lichkeit, und zugleich gibt es sehr viel selbstzerstörerisches Verhalten
– warum aber ist darin die Wertschätzung des Lebens so gering?

Es gibt eine Fülle von Aspekten in der Auseinandersetzung mit dem
Tod, und das zu untersuchen, ist spannend. Vielleicht mit einem
Projekt: ganz einfache Fragen stellen, die Antworten sammeln und
ein Archiv dazu anlegen. Ich habe so etwas zur documenta 12 ge-
macht, zum Thema der zeitgenössischen Kunst – www.fragen-zur-
kunst.de. Die spannendsten Antworten gab es auf die einfachsten
Fragen.

Das wäre auch für die Öffentlichkeit interessant, zum Beispiel als
Onlinearchiv. 
Das ist auch eine Baustelle, die Museumswebsite. Es ist mir sehr
wichtig, reales und virtuelles Museum zu verbinden. Manche Men-
schen denken, wenn alles im Internet ist, kommt niemand mehr.
Ich sage dann ironisch: „Genau, deswegen besuchen so viele Men-
schen die Mona Lisa im Louvre...“ Wenn sich der Inhalt der Dau-
erausstellung im Netz abbildet, kann man sich vorbereiten. Es wird
Lust wecken, uns zu besuchen.

Eine persönliche Frage habe ich noch…
[lacht] Ich bin froh, dass Sie mich bisher nicht gefragt haben, wie
ich mich bestatten lassen will. 

Ich habe überlegt…
Da habe ich noch keine abschließende Antwort. Es wandelt sich.
Ich hoffe, ich habe genug Zeit, bis ich abschließend zu einer guten
Entscheidung komme.

Haben Sie ein Testament?
Nein, aber ich sitze mit meiner Frau aktuell an Patientenverfügung
und -vollmacht. Wir haben sehr viel Informationsmaterial, das uns
fast erschlägt, und wir sprechen darüber, aber solche Entschei-
dungsprozesse brauchen Zeit. Lassen Sie mich noch etwas zur Ar-
beitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal sagen. Diese wurde
erstmals 1921 – noch als „Reichsausschuss Friedhof und Denkmal“
– gegründet und hatte lange Zeit ausschließlich die Friedhofs- und
Denkmalgestaltung im Blick. Nach meinen bisherigen Gesprächen
glaube ich aber, dass es heute um mehr gehen muss. Es geht um
die Bedürfnisse der Menschen, um die der Sterbenden und um die
ihrer Angehörigen. Ich kann es nur unterstützen, dass sich die Ar-
beitsgemeinschaft weiter in diese Richtung bewegt.

Früher empfand ich Friedwälder als gute Idee. Doch heute denke
ich: Geht da nicht der gesellschaftliche Ort verloren, wenn man erst
25 km fahren muss, um einen Ort mitten im Wald zu besuchen?
Die Argumente dafür sind u. a., dass es keine Angehörigen gibt oder
sich niemand um ein Grab kümmern muss, aber ist dies nicht auch
ein Privileg? Immerhin geht es um unsere Familienmitglieder. 

Manche Menschen behalten die Urne nach einem illegalen Reim-
port aus den Niederlanden oder der Schweiz einfach zu Hause. In

Bremen ist dies sogar nun erlaubt. Ich empfinde dies aber auch als
egozentrischen Akt, denn selbst wenn es meine Ehefrau oder mein
Ehemann war, sind doch die körperlichen Überreste nicht mein Ei-
gentum. Das ist die Asche eines Menschen, der ein Leben vor und
neben mir hatte. In diesem Festhalten spiegelt sich sicher auch
große Trauer wider, aber dennoch entzieht man die Verstorbenen
einem öffentlichen Gedenken: Niemand würde doch bei mir privat
klingeln, um einmal die Urne sehen zu können und um dem Toten
zu gedenken. An einen öffentlichen Ort kann jeder kommen, auch
die Menschen, von denen die Hinterbliebenen gar nicht wussten,
dass sie eine Beziehung zu dem Verstorbenen hatten. Wir sollten
die Asche nicht dem öffentlichen Leben entziehen, und ich frage
mich, ob Bestattungen im romantischen, aber fernen Wald nicht
auch dazu führen, dass die Toten immer weiter an den Rand des
öffentlichen Raums verdrängt werden? Früher wurde auf dem
Kirchhof mitten in den Siedlungen bestattet, nachdem der Leich-
nam zu Hause aufgebahrt worden war. Der Friedhof ist doch ein
ganz zentraler Ort in unserer Kultur, und dennoch unterliegt seine
Verwaltung nicht den Kulturdezernaten. Es läuft in vielen Kommu-
nen leider nach der Vorstellung: Verwaltung von dem was übrig
bleibt. Wenn Kassel 2025 europäische Kulturhauptstadt werden
möchte, muss es doch auch um die Entwicklung der Sepulkralkul-
tur gehen. Selten gab es so große Veränderungen wie in den letz-
ten zwei Jahrzehnten, und das sollte man als Chance begreifen.

Nur haben viele Friedhofsverwaltungen lange nicht begriffen, dass
der Friedwald einer geistigen Haltung entstammt, und opponiert.
Den gesellschaftlichen Wandel in der Bestattungskultur kann man
nicht ignorieren, aber man kann ihn gestalten, und dazu muss man
zuerst die veränderten Bedürfnisse der Menschen im Blick haben.

Ist das Beispiel der Urne zu Hause nicht ein Zeichen dafür, dass
wir Gegenstände zur Erinnerung brauchen, nicht nur Bilder?
Ich trage das Taschenmesser meines Vaters immer bei mir, aber ich
würde keinen Teil seiner Asche aufbewahren wollen, so er ver-
brannt worden wäre. Auch nicht etwas, das man mit Reliquien ver-
gleichen kann. Hier in der Sammlung gibt es ja z. B. viele Objekte,
bei denen natürliches Haar verwendet wird. Ein Gegenstand erin-
nert mich an etwas, ich kann ihn benutzen, wie ihn der Verstor-
bene benutzt hat, und das erzeugt eine Verbindung. Über die Jahre
können sich solche Dinge sogar zu Fetischen entwickeln, von
denen wir annehmen, dass sie eine magische Kraft besitzen. Üb-
rigens werden wir im Herbst dieses Jahres eine Ausstellung zum
Thema „Aberglaube“ zeigen. Meine größte Angst in Bezug auf
das Taschenmesser meines Vaters ist, dass ich mal vergesse, es vor
einer Flugreise aus dem Handgepäck zu nehmen, so dass ich es
abgeben müsste. Verluste von nahen Menschen wiegen schwer,
und der Verlust eines Erinnerungsstücks lässt diese Wunden wieder
schmerzen. Sie sehen, es gibt viele spannende Themen, die uns
alle angehen, und ich freue mich darauf, diese in den kommenden
Jahren in meiner Arbeit aufzugreifen und zu reflektieren.

Herr Dr. Pörschmann, vielen Dank für dieses Gespräch.

Dr. Dirk Pörschmann
Dirk Pörschmann, 1970 in Worms geboren, studierte in Hei-
delberg und Bochum Kunstgeschichte, Geschichte, Soziologie
und Philosophie. Nach einer ersten Tätigkeit an der Ruhr-Uni-
versität Bochum war er 2005-2009 als wissenschaftlicher
Mitarbeiter der Kunsthochschule Kassel tätig, ehe er von
2010-2016 für die Zero Foundation in Düsseldorf wirkte. 
Parallel arbeitete Pörschmann an seiner Dissertation, die er
2017 abschloss und die im Februar 2018 im Verlag der Buch-
handlung Walther König erschienen ist.

K_238_gesamt_Layout 1  22.02.18  12:49  Seite 22


