Im Gespréch mit Dr. Dirk Porschmann, dem neuen Leiter des Museums fiir Sepulkralkultur

_Ich habe hier sehr viel Erdung gespirt”

Seit dem 1. Januar 2018 haben die Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal e. V. sowie Zentralinstitut
und Museum fiir Sepulkralkultur einen neuen Leiter. Heiko Schimmelpfeng traf Dr. Dirk PGrschmann in seiner
neuen Wirkungsstatte, um mit thm dber Tod und Sterben — und natiirlich iber das Leben — zu sprechen.

(k) KulturMagazin: Herr Dr. P6rschmann, Sie sind vor Jahren be-
ruflich an die Kunsthochschule gekommen. Warum sind Sie in
Kassel geblieben?

Dr. Dirk Pérschmann: Als ich 2005 an die Kunsthochschule kam,
bin ich von Essen nach Kassel gependelt und erst 2008 hierher ge-
zogen. Ich wurde immer mehr warm mit der Stadt, weil sie zwei
grofRe Vorteile hat: Der eine ist das beachtliche kulturelle Angebot
— bei der Museumsdichte Platz drei in Deutschland. Der andere ist
die Nahe zur Natur, die ich sehr schatze, weil ich ab und zu aufs
Rennrad muss. Kassel hat einen ziemlich perfekten Mix von Le-

ion in Dusseldorf tétig, aber ich bin auch wegen meiner
assel geblieben.

n sie hier kennengelernt?

Ja. Al rerin hdtte sie einen Versetzungsantrag stellen kénnen,
aber damals nicht zur Disposition. Dass ich jetzt hier vor
iesem spannenden Museum arbeiten kann, ist fiir mich
ein Sechser im Lotto.

Nun die Leitung eines Museums. Sie hétten auch wieder an
Unis n kénnen...

Die L hat mir immer viel Freude gemacht. Ich denke, es wird
auch zukiinftig enge Kooperationen des Sepulkralmuseums mit
Hochschulen geben. Das ist mir sehr wichtig.

Was hat Sie gereizt, sich hier zu bewerben?

Es gibt eine beachtliche kulturiibergreifende Verbindung von
Kunst, Kultur und von Sozialem. Das Thema Sepulkralkultur hat
eine gesellschaftliche Relevanz, die weit tiber das hinausgeht, was
zeitgenossische Kunst normalerweise bereithélt.

Sie leiten nicht nur das Museum, Sie stehen auch der Arbeitsge-
meinschaft Friedhof und Denkmal und dem Zentralinstitut vor.
Diese Dreiteilung ist historisch begrtindet. Dass ich Geschéftsfiihrer
der Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal bin, finde ich auch
deswegen spannend, weil diese Institution den Wandel in der Se-
pulkralkultur mitgestaltet. Es war eine weise Entscheidung, mit dem
Museum einen &ffentlichen Ort zu schaffen: Man ist in permanenter
Auseinandersetzung mit Sterben, Bestattung, Tod, Trauer und Ge-
denken, und das in der Wechselwirkung zwischen Arbeitsgemein-
schaft, Museum, Veranstaltungen und Zentralinstitut.

Was fasziniert Sie am Thema Tod?

Die Unausweichlichkeit. Kultur entsteht, indem der Mensch sich
seiner Endlichkeit gewiss wird. Die Auseinandersetzung mit dem
Sterben ist die Essenz des Lebens. Marcel Duchamp lieB auf seinen

© Museum fiir Sepulkralkultur. Foto: Anja Koehne



Grabstein schreiben: ,,Im Ubrigen sind es immer die Anderen, die
sterben.” Durch den Tod der Anderen wird man gewabhr, selbst
sterblich zu sein. Diese Gewissheit lasst uns innehalten und Gber
unser Leben reflektieren.

Wie haben Sie diese Erfahrung gemacht?

Meine erste Begegnung mit dem Tod ereignete sich im Alter von
vierzehn Jahren, als meine GroBmutter starb. Ich erinnere mich an
drei zentrale Momente. Der eine hat mit dem Thema Sterbebe-
gleitung zu tun. Meine GroRmutter verstarb nachts allein in einem
Achtbettzimmer. Ich hatte sie am Tag zuvor noch gesehen, und
heute weiB ich, dass sie unter Schmerzen litt. Niemand hat sie in
ihren letzten Stunden begleitet. Das hat mich sehr schockiert. Ich
héatte sie gerne noch einmal gesehen, aber vor dem Anblick meiner
toten GroBmutter wollten mich meine Eltern schitzen. Zudem
wurde mir — allerdings erst viel spater — bewusst, wie wichtig der
Abschied am Grab ist. Ich glaube, die Bedeutung von Ritualen wird
seit Langem unterbewertet. Als ich noch vor ihrer Beerdigung be-
gann, Fotos von ihr herauszusuchen, empfand ich das erste Mal
Verlustschmerz und Trauer — nach den Themen Sterbebegleitung
und Ritual ist dies der dritte Aspekt. Es geht dabei um Abbild und
um Bewusstwerdung: Ich sehe meine GroBmutter, aber sie ist nicht
mehr da. Hatte ich diese Bilder nicht gehabt, ich hatte vielleicht
selbst etwas gestaltet.

Spéter, wahrend meines Zivildienstes in einem Krankenhaus, habe
ich mit Menschen gearbeitet, die todkrank waren und starben. Da
zeigte sich das Thema in seiner ganzen Breite.

Das Museum fiir Sepulkralkultur ist ja thematisch ebenso breit
auftgestellt. Der Tod ist unendlich...

Unendlich und omniprésent. Die personliche Auseinandersetzung
hat mit Erfahrungen im eigenen Umfeld und mit dem eigenen
Alter zu tun. Je dlter ich werde, umso mehr personliche Erfahrun-
gen konnte ich sammeln.

Wie wird im Haus mit dieser Omniprdsenz umgegangen?

Ich habe hier sehr viel Erdung gespirt. In der zeitgendssischen
Kunst ist vieles abgehoben. Oft werden Inhalte bloB suggeriert,
und wenn es auf dem Kunstmarkt wie beim Aktienhandel zugeht,
dann finde ich das langweilig. Im Museum fiir Sepulkralkultur wird
auch das Transzendente irdisch verankert, was an den zahlreichen
Kooperationen liegt: zum Beispiel mit Hospiz-Vereinen, die sich fur
ein menschenwirdiges Sterben engagieren.

Sie haben erzdhlt, was Sie an diesem Haus fasziniert. Was méch-
ten Sie als dessen Leiter machen?

Ideen habe ich viele, die missen nun realisiert und finanziert wer-
den. Ich finde zum Beispiel eine Ausstellung zum Thema ,, Suizid"
sehr spannend, weil es in viele Felder greift: die historischen For-
men in allen Kulturen, Sterbehilfe, Selbstmordattentat, Darstellun-
gen in Kunst und Literatur und vieles mehr. Das schreit nach
Kooperationen mit dem Theater oder Kasseler Museen. Am liebs-
ten wiirde ich dafiir das Haus leerrdumen, bevor wir die neue Dau-
erausstellung einrichten, die wir aktuell planen.

Steht fiir die schon ein Datum fest?

Erstmal wird frei gedacht: Was wollen, was kénnen wir? Es wdre
schon, vor einem Umbau das gesamte Haus fiir eine spannende
thematische Ausstellung zu nutzen. Die geplante Aktualisierung
der Dauerausstellung wird dem Museum gut tun, aber noch einige
Zeit in Anspruch nehmen.

Wird dabei saniert?
Ja, es muss auch saniert werden.

Ist eine Erweiterung vorgesehen?

Das wiirde ich nie ablehnen. In den Anfangsjahren des Museums
gab es eine Option auf das Geldnde am Weinberg bis zu den rui-
nésen Gewéchshdusern. Mit einem tollen Konzept kénnte man si-
cher nochmals darliber nachdenken — vielleicht auch gemeinsam
mit der Grimmwelt.

Kooperationen sind lhnen wichtig...

Ich bin Teamplayer. Als Einzelkind und Handballer weif ich, wie
wichtig die Mannschaft ist. (lacht)

Und wie schétzen Sie die Bereitschaft der anderen Spieler in der
Stadt ein?

Ich verspure groRe Bereitschaft. Man muss sehen, wie sich der An-
trag zur Kulturhauptstadt 2025 entwickelt. Das ist eine groBe
Chance. Aber es gibt viele Ankniipfungspunkte: MHK, Kunsthoch-
schule, Kunsthalle Fridericianum und documenta-Archiv. Das En-
semble Grimmwelt, Landesmuseum, Neue Galerie, unser Haus und
spater das Tapetenmuseum ist dabei, ein echtes kulturelles Zen-
trum zu bilden.

Gibt es bei der Orientierung Ihres Hauses etwas, wo Sie Ande-
rungsbedarf sehen?

Die Grundorientierung ist richtig. Als ich mir die Bandbreite der
Ausstellungen angeschaut habe, dachte ich, es wurde ja schon fast
jedes relevante Thema bearbeitet. Das sagt viel aus und wird so
bleiben. Die grundsatzliche Offenheit, den ganzen menschlichen
Prozess vom Sterben Giber den Tod zum Bestatten, Trauern und Er-
innern zu begleiten, wird nicht angetastet. Ich bin nicht derjenige,
der glaubt, alles besser zu kénnen. Aber das Haus braucht mehr
Klarheit bei der strukturellen Konzeption, der Besucherfiihrung und
der inhaltlichen Gewichtung der prasentierten Objekte.

Vermittelt aber nicht gerade die Ausstellungsvielfalt die Vielfalt
des Themas?
Ja, und das wird weiter ausgebaut, zum Beispiel um die Themen
Sterbehilfe, Suizid oder Organspende. Wussten Sie, dass nur 9 2
von einer Million Menschen in Deutschland bereit sind, ein Organ
zu spenden?

Nein. Haben Sie einen Spenderausweis?

Ich hatte lange einen bis zu dieser schwierigen Diskussion vor ein
paar Jahren, bei der die Frage aufgeworfen wurde, wann der
Mensch wirklich tot ist. Das ist ein Themenkomplex, an dem man
ansetzen muss.

Lassen Sie uns nochmal (iber den Tod als solchen sprechen. Wo
steht da unsere Gesellschaft?

Ich denke nicht, dass es eine massive Verdrangung des Todes gibt.
Er ist sehr prasent, zumindest als Sekundéarerfahrung in den Me-
dien und in den Kiinsten. Gleichzeitig werden die Orte der Bestat-
tung immer mehr an den Rand des 6ffentlichen Raums gedrangt.

Aber persénlich kann man dem Thema aus dem Weg gehen.

Zu Zeiten meiner GrofReltern sprach man kaum dariiber, wie man
bestattet werden mochte, weil es unausgesprochen klar war. Zwi-
schen meiner Mutter und mir ist das aber schon ldnger ein Thema:
«Was passiert da eigentlich? Lasse ich mich verbrennen? Wir woh-
nen an unterschiedlichen Orten: Wie willst Du Dich um die Pflege
der Gréber kimmern?"

21




Uber diese Themen wird schon recht viel gesprochen. Ich habe
karzlich das Kasseler Krematorium besucht und frage mich, warum
so viele Menschen verbrannt werden wollen. Hat das nur 6kono-
mische Griinde oder spiegelt sich darin auch Korperfeindlichkeit
wider? Als Toter verliere ich die Kontrolle iber mein Aussehen, ich
verwese. Das ist eine unangenehme Vorstellung, gerade in einer
Zeit, in der man sich vor allem medial immer positiv darstellen
mochte. Da ist eine Urne voll Asche vielleicht besser...

Ich sehe ganz viel Jugendkult im Sinne eines Verdrangens von Sterb-
lichkeit, und zugleich gibt es sehr viel selbstzerstorerisches Verhalten
— warum aber ist darin die Wertschatzung des Lebens so gering?

Es gibt eine Fulle von Aspekten in der Auseinandersetzung mit dem
Tod, und das zu untersuchen, ist spannend. Vielleicht mit einem
Projekt: ganz einfache Fragen stellen, die Antworten sammeln und
ein Archiv dazu anlegen. Ich habe so etwas zur documenta 12 ge-
macht, zum Thema der zeitgenossischen Kunst — www.fragen-zur-
kunst.de. Die spannendsten Antworten gab es auf die einfachsten
Fragen.

Das wére auch fiir die Offentlichkeit interessant, zum Beispiel als
Onlinearchiv.

Das ist auch eine Baustelle, die Museumswebsite. Es ist mir sehr
wichtig, reales und virtuelles Museum zu verbinden. Manche Men-
schen denken, wenn alles im Internet ist, kommt niemand mehr.
Ich sage dann ironisch: ,, Genau, deswegen besuchen so viele Men-
schen die Mona Lisa im Louvre..." Wenn sich der Inhalt der Dau-
erausstellung im Netz abbildet, kann man sich vorbereiten. Es wird
Lust wecken, uns zu besuchen.

Eine persénliche Frage habe ich noch...
[lacht] Ich bin froh, dass Sie mich bisher nicht gefragt haben, wie
ich mich bestatten lassen will.

Ich habe (iberlegt...

Da habe ich noch keine abschlieBende Antwort. Es wandelt sich.
Ich hoffe, ich habe genug Zeit, bis ich abschlieBend zu einer guten
Entscheidung komme.

Haben Sie ein Testament?

Nein, aber ich sitze mit meiner Frau aktuell an Patientenverfligung
und -vollmacht. Wir haben sehr viel Informationsmaterial, das uns
fast erschlagt, und wir sprechen dartber, aber solche Entschei-
dungsprozesse brauchen Zeit. Lassen Sie mich noch etwas zur Ar-
beitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal sagen. Diese wurde
erstmals 1921 — noch als ,,Reichsausschuss Friedhof und Denkmal*
— gegriindet und hatte lange Zeit ausschlieRlich die Friedhofs- und
Denkmalgestaltung im Blick. Nach meinen bisherigen Gesprachen
glaube ich aber, dass es heute um mehr gehen muss. Es geht um
die Bediirfnisse der Menschen, um die der Sterbenden und um die
ihrer Angehorigen. Ich kann es nur unterstiitzen, dass sich die Ar-
beitsgemeinschaft weiter in diese Richtung bewegt.

Friher empfand ich Friedwalder als gute Idee. Doch heute denke
ich: Geht da nicht der gesellschaftliche Ort verloren, wenn man erst
25 km fahren muss, um einen Ort mitten im Wald zu besuchen?
Die Argumente dafiir sind u. a., dass es keine Angehorigen gibt oder
sich niemand um ein Grab kiimmern muss, aber ist dies nicht auch
ein Privileg? Immerhin geht es um unsere Familienmitglieder.

Manche Menschen behalten die Urne nach einem illegalen Reim-
port aus den Niederlanden oder der Schweiz einfach zu Hause. In

Dr. Dirk Pérschmann

Dirk Pérschmann, 1970 in Worms geboren, studierte in Hei-
delberg und Bochum Kunstgeschichte, Geschichte, Soziologie
und Philosophie. Nach einer ersten Tétigkeit an der Ruhr-Uni-
versitdt Bochum war er 2005-2009 als wissenschaftlicher
Mitarbeiter der Kunsthochschule Kassel tétig, ehe er von
20170-2016 fiir die Zero Foundation in Disseldorf wirkte.
Parallel arbeitete Pérschmann an seiner Dissertation, die er
2017 abschloss und die im Februar 2018 im Verlag der Buch-
handlung Walther Kénig erschienen ist.

Bremen ist dies sogar nun erlaubt. Ich empfinde dies aber auch als
egozentrischen Akt, denn selbst wenn es meine Ehefrau oder mein
Ehemann war, sind doch die kérperlichen Uberreste nicht mein Ei-
gentum. Das ist die Asche eines Menschen, der ein Leben vor und
neben mir hatte. In diesem Festhalten spiegelt sich sicher auch
grolRe Trauer wider, aber dennoch entzieht man die Verstorbenen
einem offentlichen Gedenken: Niemand wiirde doch bei mir privat
klingeln, um einmal die Urne sehen zu kbnnen und um dem Toten
zu gedenken. An einen 6ffentlichen Ort kann jeder kommen, auch
die Menschen, von denen die Hinterbliebenen gar nicht wussten,
dass sie eine Beziehung zu dem Verstorbenen hatten. Wir sollten
die Asche nicht dem offentlichen Leben entziehen, und ich frage
mich, ob Bestattungen im romantischen, aber fernen Wald nicht
auch dazu fuhren, dass die Toten immer weiter an den Rand des
offentlichen Raums verdrangt werden? Frither wurde auf dem
Kirchhof mitten in den Siedlungen bestattet, nachdem der Leich-
nam zu Hause aufgebahrt worden war. Der Friedhof ist doch ein
ganz zentraler Ort in unserer Kultur, und dennoch unterliegt seine
Verwaltung nicht den Kulturdezernaten. Es lauft in vielen Kommu-
nen leider nach der Vorstellung: Verwaltung von dem was ubrig
bleibt. Wenn Kassel 2025 européische Kulturhauptstadt werden
mochte, muss es doch auch um die Entwicklung der Sepulkralkul-
tur gehen. Selten gab es so grolRe Verdanderungen wie in den letz-
ten zwei Jahrzehnten, und das sollte man als Chance begreifen.

Nur haben viele Friedhofsverwaltungen lange nicht begriffen, dass
der Friedwald einer geistigen Haltung entstammt, und opponiert.
Den gesellschaftlichen Wandel in der Bestattungskultur kann man
nicht ignorieren, aber man kann ihn gestalten, und dazu muss man
zuerst die verdnderten Bedurfnisse der Menschen im Blick haben.

Ist das Beispiel der Urne zu Hause nicht ein Zeichen daftir, dass
wir Gegenstédnde zur Erinnerung brauchen, nicht nur Bilder?

Ich trage das Taschenmesser meines Vaters immer bei mir, aber ich
wirde keinen Teil seiner Asche aufbewahren wollen, so er ver-
brannt worden wére. Auch nicht etwas, das man mit Reliquien ver-
gleichen kann. Hier in der Sammlung gibt es ja z. B. viele Objekte,
bei denen natiirliches Haar verwendet wird. Ein Gegenstand erin-
nert mich an etwas, ich kann ihn benutzen, wie ihn der Verstor-
bene benutzt hat, und das erzeugt eine Verbindung. Uber die Jahre
koénnen sich solche Dinge sogar zu Fetischen entwickeln, von
denen wir annehmen, dass sie eine magische Kraft besitzen. Ub-
rigens werden wir im Herbst dieses Jahres eine Ausstellung zum
Thema ,Aberglaube" zeigen. Meine groBte Angst in Bezug auf
das Taschenmesser meines Vaters ist, dass ich mal vergesse, es vor
einer Flugreise aus dem Handgepéck zu nehmen, so dass ich es
abgeben misste. Verluste von nahen Menschen wiegen schwer,
und der Verlust eines Erinnerungsstticks lasst diese Wunden wieder
schmerzen. Sie sehen, es gibt viele spannende Themen, die uns
alle angehen, und ich freue mich darauf, diese in den kommenden
Jahren in meiner Arbeit aufzugreifen und zu reflektieren.

Herr Dr. P6rschmann, vielen Dank flir dieses Gespréch.




